
che sia lui stesso profondamente religioso. Così, ad 
esempio, non esiste niente, nei rapporti tra uomo e 
donna, tra ragazzo e ragazza, più temuto e odiato, in­
consciamente, che una religiosità autentica nell’altro o 
nell’altra, perché è limite al possesso, è sfida al pos­
sesso.

Ricordo l’impressione che mi fece un bel po’ di an­
ni fa, sul «Corriere della Sera», in terza pagina, un arti­
colo sullo scienziato Julian Huxley. 17 L’articolo appariva 
poco tempo dopo che la stampa aveva fatto una grande 
campagna contro il neonazismo, perché in città come 
Milano erano comparse svastiche sui muri. Si ricordava­
no naturalmente Dachau e Auschwitz, e il massacro del­
l’uomo, la negazione della civiltà dell’umano. L’articolo 
sosteneva la possibilità e la necessità di creare una stirpe 
umana perfetta, attraverso un controllo delle nascite, 
che eliminasse tutti i tipi imperfetti. Chi ne avrebbe sta­
bilito criteri e limiti? Ultimamente il potere. Esattamen­
te lo stesso sistema nazista.

Diceva il grande Pasternak: «Aderire pienamente al 
tipo è l’estinzione dell’umano». 18 Egli aveva l’immagine 
dell’uomo schiavo del potere. Senza la difesa del suo 
rapporto con Dio, l’uomo è alla mercé della concezione 
utile al potere e favorita da esso drasticamente.

Giustamente il giornalista Ronchey, citando sul 
«Corriere della Sera» Solženicyn, ricordava che Macbeth 
in Shakespeare è stato un criminale perché ha ucciso 
sette persone. Per ucciderne sei milioni, sessanta milio­
ni, occorreva un moltiplicatore: questo moltiplicatore 
del delitto è l’ideologia, una concezione totalizzante del­
l’uomo favorita dal potere! 19

17 Cfr. E. Montale, Ju lian  Huxley e il progresso biologico. I l traguardo del­
l ’uomo, in «Corriere della Sera», 27 aprile 1949, p. 3.

18  Cfr. B. Pasternak, I l dottor Živago, Feltrinelli, Milano 1981, p. 242.
19 «La natura dell’uomo è, per fortuna, tale che egli sente il bisogno 

di cercare una giustificazione delle proprie azioni. Le giustificazioni di 
Macbeth erano fragili e il rimorso lo uccise. Ma anche Jago era un agnelli­
no: la fantasia e le forze spirituali dei malvagi shakespeariani si limitavano 
a una decina di cadaveri: perché mancavano di ideologia… Grazie all’ideo­
logia è toccato al xx secolo sperimentare una malvagità esercitata su milioni» 

©
 F

ra
te

rn
ità

 d
i C

om
un

io
ne

 e
 L

ib
er

az
io

ne
 - 

Tu
tti

 i 
di

rit
ti 

ris
er

va
ti 

- h
ttp

s:
//w

w
w

.s
cr

itt
i.l

ui
gi

gi
us

sa
ni

.o
rg


