Nel primo caso ricadremo nell’evenienza alienante
che abbiamo descritto prima. Se anche avessimo svolto
un’indagine esistenziale in prima persona, rifiutando
percio di rivolgerci a indagini gia svolte da altri, ma pre-
levassimo da altri i criteri per giudicarci, il risultato alie-
nante non cambierebbe. Faremmo ugualmente dipen-
dere il significato di cio che noi siamo da qualcosa che
¢ fuori di noi.

A questo punto pero mi si potrebbe intelligentemen-
te obiettare che, poiché 'uvomo prima di esserci non
c’era, non ¢ possibile che possa darsi da sé un criterio di
giudizio. Questo viene comunque «dato».

Ora, che questo criterio sia immanente a noi - en-
tro di noi - non significa che ce lo diamo da soli: é at-
tinto dalla nostra natura, vale a dire ci viene dato con la
natura (dove la parola «natura» evidentemente nascon-
de la parola Dio, indizio cioé¢ dell’origine ultima del no-
stro io).

Solo questa pud essere considerata un’alternativa di
metodo ragionevole, non alienante.

Il criterio per giudicare quella riflessione sulla pro-
pria umanitd deve dunque essere immanente alla strut-
tura originaria della persona.

5. L'esperienza elementare

Tutte le esperienze della mia umaniti e della mia perso-
nalita passano al vaglio di una «esperienza originale»,
primordiale, che costituisce il volto nel mio raffronto
con tutto. Cid che ogni uomo ha il diritto e il dovere di
imparare € la possibilita e ’abitudine a paragonare ogni
proposta con questa sua «esperienza elementare».

In che cosa consiste questa esperienza originale, ele-
mentare? Si tratta di un complesso di esigenze e di evi-
denze con cui 'uvomo ¢& proiettato dentro il confronto
con tutto cio che esiste. La natura lancia 'vomo nel-
I'universale paragone con se stesso, con gli altri, con le
cose, dotandolo -~ come strumento di tale universale

8



